
6 RÉFORME NO 3879 • 24 DÉCEMBRE 2020Protestantisme

©
 S

M
EP

/D
ÉF

AP
 ; 

M
AR

U
G

IA
M

B
R

U
N

I9
0 

VI
A 

W
IK

IM
ED

IA
 C

O
M

M
O

N
S

Marc Boegner, un colonialisme  contrarié
Jean-François Zorn
Historien et missiologue de l’Institut 
protestant de théologie.

Ce mois de décembre 2020 marque 
les 50 ans de la mort de Marc  Boegner 
(18 décembre 1970). Homme de 
conviction, ce responsable protes-
tant était aussi un citoyen de son 
temps. D’abord favorable à la colo-
nisation dans une perspective idéali-
sée d’apports culturels multiples, et 
notamment religieux, il aura le cou-
rage de se confronter à ses sombres 
versants pour prendre le parti d’une 
transition responsable vers l’auto-
nomie des Églises et l’indépendance 
des États.

On sait peu aujourd’hui que 
Marc Boegner n’a pas été que 
pasteur, docteur de l’Église 
et président de nombreuses 

institutions protestantes. Sa licence de 
droit acquise en 1901, alors qu’il n’a pas 
commencé ses études de théologie, lui 
vaut d’être nommé en 1923 professeur 
à l’Institut de droit international de 
La Haye. Il y dispense un cours intitulé 
« Les missions protestantes et le droit 
international ». 

Une « action réparatrice »
C’est là qu’il développe sa conception 

de la colonisation en présentant le traité 
qui, en 1885, concluait la conférence 
de Berlin instituant un double droit, 
à la colonisation et à la mission. « Les 
puissances signataires ont l’obligation 

Patrick Cabanel
Historien, directeur d’études à l’École pratique des hautes études 
en histoire et sociologie des protestantismes.

Après une période d’allégeance au régime de Vichy, 
Marc Boegner choisira d’intervenir dans le cours des 
événements en empruntant la voie du plaidoyer, des 
recours légaux, du dialogue avec les autorités. Avec 
celui de  Dietrich Bonhoeffer, pour qui la guerre impose 
une forme de pragmatisme, son exemple illustre toute la 
difficulté, pour le chrétien, de trouver un positionnement 
face à la violence.

I l n’est pas simple de présenter l’attitude de Marc Boegner 
au cours des années 1940 : comme pour tous les Français, 
elle a varié au cours de la guerre ; et comme ceux de la zone 

occupée (il s’est installé à Nîmes jusqu’en avril 1943, avant 
de regagner Paris), il a plus longtemps adhéré au sentiment 
de légitimité du régime de Vichy. Fils de préfet, neveu de 
pasteurs en vue, président de tout ce qui est à présider dans 
le protestantisme français (Fédération protestante de France 
FPF], Église réformée de France ERF], Société des missions), 

Boegner est le type du grand notable, de ceux que le régime 
apprécie et recherche, notamment au sein des Églises, pour 
bâtir une société fondée sur l’autorité et les hiérarchies. Le 
Conseil national, destiné à remplacer les anciennes assemblées 
parlementaires, et formé d’hommes nommés par le régime, 
lui ouvre ses portes, et il siège, en prenant beaucoup d’intérêt 
à cette fonction. Pendant des mois, en 1941, il a parcouru la 
zone non occupée pour prononcer, parfois devant les préfets, 
une conférence sur « les protestants français et la rénovation 
nationale » : il y épouse largement les principaux motifs de la 
Révolution nationale, à commencer par la repentance après 
la défaite, la dénonciation de l’égoïsme des couples (com-
prendre : le contrôle des naissances), le moralisme. 

Un travail d’influence
Il a ses entrées auprès du Maréchal, de l’amiral Darlan, de 

Pierre Laval, ou encore des protestants qui gravitent autour de 
Vichy, dont le publiciste René Gillouin. Il accomplit certaines 
démarches en compagnie du cardinal Gerlier, le primat des 
Gaules ; et quoique très inégale (il ne représente pas même 2 % 
des Français), cette forme d’« union sacrée » est passablement 
flatteuse à la fois pour l’homme et pour le protestantisme. Il a 
évoqué en 1945 une « politique de présence » : on pourrait dire 
qu’il a préféré, au nom des charges qui étaient les siennes, 

l’éthique de responsabilité à celle de conviction. Cette dernière 
aurait conduit à une attitude « confessante », de dénonciation 
publique de la politique choisie par le régime, en matière de 
collaboration, de lutte contre les communistes ou les gaullistes, 
ou d’antisémitisme. Boegner a préféré les rencontres avec les 
dirigeants, les échanges souvent très francs (d’après ses car-

Un positionnement ambivalent au tournant des  années 1940

Portrait de Marc Boegner

Marc et Mary 
Boegner dans une 
posy (prononcer 
« pousse ») 
malgache

d’assurer, dans les territoires occupés 
par elles sur les côtes du continent afri-
cain, l’existence d’une autorité suffisante 
pour faire respecter les droits acquis et, 
le cas échéant, la liberté du commerce 
et du transit dans les conditions où elle 
serait stipulée » (art. 35). Concernant 
« Les missionnaires chrétiens, les savants, 
les explorateurs, leurs escortes, avoirs et 
collections, [ils sont] l’objet d’une pro-
tection spéciale. La liberté de conscience 
et la tolérance religieuse sont expressé-
ment garanties aux indigènes comme 

aux nationaux et aux étrangers » (art. 6). 
Non seulement Boegner ne trouve rien à 
redire à ces dispositions, mais il estime 
qu’elles ont permis de rappeler à l’ordre 
certaines nations qui ne respectaient pas 
la liberté religieuse dans les territoires 
nouvellement conquis1. Au terme de 
la Première Guerre mondiale, Boegner 
montre que les traités de Versailles et 
de Saint-Germain de 1919 vont dans 
le même sens, en réglant le problème 
des sociétés allemandes de mission 
expulsées et dont l’œuvre a été dévo-

lue à celles des pays alliés (France et 
Royaume-Uni). Il écrit : « Il semble donc 
que nous soyons devant un régime de 
liberté complète, qui promet aux missions 
le droit, garanti par la grande majorité 
des puissances, d’exercer leur apostolat 
sous la protection des traités internatio-
naux. » Dans l’une de ses conférences 
de Carême de 1932, intitulée « L’Église 
et la colonisation », Boegner estime que 
« la mission chrétienne apparaît comme 
une action réparatrice [souligné par l’au-
teur]. Ce que des Blancs détruisent par 



7RÉFORME NO 3879 • 24 DÉCEMBRE 2020

Marc Boegner, un colonialisme  contrarié
leurs méthodes brutales, par leur cupi-
dité, par leur alcool, par leur débauche, 
d’autres Blancs cherchent à le réparer par 
leur amour, par leur désintéressement, 
par leurs sociétés de tempérance, par le 
rayonnement de pureté qui émane de leur 
vie ou de la vie de leur foyer. Au nom de 

Jésus-Christ, les missionnaires qu’envoie 
l’Église sont d’infatigables réparateurs 
de brèches faites dans l’âme indigène et 
dans la vie des sociétés indigènes par le 
contact brutal avec la civilisation maté-
rielle, amorale ou immorale, des peuples 
qui les colonisent2. » 

L’insurrection malgache
Ces déclarations témoignent d’un 

incontestable optimisme vis-à-vis de 
l’œuvre coloniale contemporaine, 
dès lors qu’elle se montre capable de 
dépasser les erreurs du passé et d’être 
aussi « avantageuse aux populations 
indigènes qu’à ceux qui les colonisent ». 
Mais la preuve de cette action positive de 
la colonisation n’arrivera jamais. Marc 
Boegner en fait l’amère expérience lors 
de son voyage à Madagascar de juillet 
à septembre 1947, alors que l’insur-
rection qui a éclaté dans le pays vient 
d’être matée par le gouvernement fran-
çais. Cette insurrection est exemplaire 
d’un mouvement autochtone inspiré 
d’idées politiques indépendantistes et 

religieuses autonomistes, puisées dans 
le protestantisme présent à Madagascar 
depuis cent trente ans et dans la religion 
traditionnelle à la base du nationalisme 
malgache. Cette insurrection provoque 
la mort de près de 30 000 Malgaches, 
2 250 militaires et 200 civils européens. 
Le premier bilan côté Églises fait état de 
325 chapelles détruites. Les leaders du 
Mouvement démocratique de la rénova-
tion malgache (MDRM), dont certains 
sont membres de l’Assemblée nationale 
française, sont accusés.

Accompagné de son épouse et du 
pasteur André Roux, responsable de 
la formation des missionnaires, Marc 
Boegner, au double titre de la Mission 
de Paris et de la Fédération protestante 
de France, conduit la délégation. Il don-
nera deux interviews à son retour en 
France, à Réforme le 27 septembre 1947 
et au Figaro le 22 octobre. Il y évoque 
les causes de la révolte. Le « complot 
malgache » visait rien de moins que 
d’assassiner tous les Européens, admi-
nistrateurs, colons, missionnaires, 
sans parler des Malgaches de nationa-
lité française. Même si l’entreprise a 
en grande partie échoué, la confiance 
entre étrangers et Malgaches est brisée 
et il faudra beaucoup de temps pour 
rétablir un climat favorable. Boegner 
fait part de son trouble : « J’avoue avoir 
éprouvé une étrange stupeur en rencon-
trant des Blancs qui m’ont paru revenir 
d’un autre monde » (Figaro), ces der-
niers « donnant souvent l’impression 
d’ignorer qu’un monde nouveau est né 
dans les souffrances et les détresses de 
la dernière guerre » (Réforme) et qu’il 
accorde davantage d’importance aux 

1. « Missions et gouvernements. De l’acte 
de Berlin au traité de Versailles », 
Le Monde non chrétien, n° 1, 1930.

2. Paris, Je Sers, 1932.

nets), les lettres d’avertissement rédigées au nom de la FPF ou 
de l’ERF, mais non destinées à être rendues publiques (certaines 
ont circulé, contre son gré, et ont pesé auprès de l’opinion).

Ce travail d’influence et de pression avait sa légitimité, et 
aurait pu produire des résultats ; sans doute a-t-il contribué à 
protéger les mouvements de jeunesse chrétiens (en général) 
et une minorité protestante suspecte d’anglophilie et de gaul-
lisme aux yeux de bien des pétainistes (mais non du Maréchal, 
qui répète à Boegner combien il apprécie le protestantisme…). 

L’accord suisse de non-refoulement
Mais sur d’autres points, et d’abord l’antisémitisme, le pasteur 

n’a obtenu aucun résultat ; peut-être a-t-il même perdu du 
temps, alors que ses collègues Bertrand, à Paris, et Trocmé, au 
Chambon, l’avaient pressé de parler publiquement. Lorsqu’un 
homme d’Église dénonce les déportations, le 20 août 1942, son 
texte puissant n’est pas dû à Boegner, mais à l’archevêque de 
Toulouse, Mgr Saliège. Dûment informé par Madeleine Barot, 
au nom de la Cimade, et Henri Manen, aumônier aux Milles, 
de ce qui se passe dans les camps de la zone non occupée, 
Boegner rompt enfin le silence, à l’occasion de l’assemblée 
du musée du Désert, le 6 septembre 1942. Bien des pasteurs 
et des familles l’avaient précédé dans l’aide aux Juifs et la mise 
en place de terres de refuge, à l’image des Cévennes. Boegner 

prend alors une initiative typique de son style, et celle-ci est 
très efficace ; il se rend à Berne pour négocier avec les autori-
tés suisses un accord sur le non-refoulement par celles-ci de 
Juifs en grand danger, dont la FPF leur donnerait le nom et 
leur garantirait la parfaite honorabilité. La (puis les) liste(s) de 
« non-refoulables » ont permis de sauver quelques centaines de 
juifs, les passages en Suisse étant principalement assurés par 
une poignée de jeunes gens et de jeunes femmes de la Cimade, 
y compris Madeleine Barot et Mireille Philip. 

Le rôle de Boegner est alors à peu près terminé : c’est sur le 
terrain qu’agissent désormais pasteurs, paroissiens accueillant 
des Juifs ou des réfractaires au STO, maquis ; résistance civile 
ou spirituelle et résistance en armes conjuguent leurs efforts 
dans les terroirs protestants. En octobre 1945, lors de l’assem-
blée générale du protestantisme réunie à Nîmes, Boegner lit 
un long et passionnant rapport sur les années écoulées, qui est 
aussi un plaidoyer pro domo. À distance, c’est l’ambivalence 
de son attitude qui retient l’attention : il s’est montré, au début, 
loyal au nouveau régime, il a tenté en vain de peser sur son 
cours, il a rappelé les limites que César ne peut enfreindre 
au détriment des droits de Dieu, il a fini par contourner les 
mesures antisémites. Il a été un préfet plutôt qu’un prophète, 
a-t-on pu dire. Chacun de nous peut préférer l’un ou l’autre de 
ces visages, l’une ou l’autre des éthiques évoquées plus haut…•

Un positionnement ambivalent au tournant des  années 1940

droits de chaque homme. Boegner se 
livre alors à un impitoyable réquisitoire 
contre « les erreurs funestes de l’Adminis-
tration » pendant et juste après la Deu-
xième Guerre mondiale : le maintien 
du travail forcé malgré la charte de San 
Francisco et le préambule de la Consti-
tution française. Boegner estime qu’« un 
sens inné de la justice a été froissé chez les 
Malgaches. L’Office du riz a exaspéré le 
mécontentement de la masse. Le retour 
de France ou d’Afrique du Nord des tirail-
leurs malgaches démobilisés, aigris par 
l’existence ballotée, a été un autre facteur 
de troubles. Nombreux étaient ceux qui 
avaient vu de près le maquis et rappor-
taient des armes. » C’est tout cela qui a 
nourri « les espérances les plus folles », 
selon lui, des candidats du MDRM aux 
élections législatives successives, encou-
ragés par « le grand souffle d’indépen-
dance venu d’Indonésie et du monde 
arabe ». 

Autonomie sans rupture
Interrogé par Réforme sur une préten-

due responsabilité des missions protes-
tantes dans la rébellion, il ne nie pas que 
des catéchistes et des pasteurs relevant 
de plusieurs missions protestantes aient 
appartenu au MDRM et participé à des 
réunions secrètes. S’ils sont coupables, la 
justice les punira. Ils seront condamnés 
à mort ou aux travaux forcés en 1948, 
mais graciés en 1949 et amnistiés en 
1956. Quant au problème de la consti-
tution d’une Église protestante unie mal-
gache, Boegner affirme que tel est bien 
le but à atteindre. Mais « les Malgaches 
demandent davantage, écrit-il, ils veulent 
une Église protestante malgache, dont 

les missionnaires ne soient plus, pour un 
temps plus ou moins long, que les conseil-
lers ecclésiastiques et scolaires ». Il note 
encore que « chez certains d’entre eux, 
une tendance à voir dans le christianisme 
l’accomplissement d’un sentiment reli-
gieux ancestral est aisément discernable. 
Et si l’on veut qu’il y ait un jour, comme 
il se doit, une véritable Église de Jésus-
Christ à Madagascar, il convient d’aider 
les chrétiens malgaches d’aujourd’hui à 
éviter le risque redoutable d’une Église 
qui soit un moyen pour le peuple d’at-
teindre à ses fins nationales ». 

Il considère alors que le nationalisme 
malgache pourrait avoir des effets aussi 
néfastes sur la nature de cette unité que 
le nationalisme des chrétiens allemands 
sur l’Église évangélique allemande, 
mouvement qu’il a combattu pendant 
la Deuxième Guerre mondiale. Cette 
analogie entre les deux types de nationa-
lisme, confortée par le fait que s’y mêlent 
des deux côtés des formes de paganisme 
et de racisme, est sans doute discutable 
d’un point de vue historique. Elle n’en 
demeure pas moins un point de vue 
alors partagé parmi les missionnaires 
de cette époque, qui souhaitent que les 
Églises auxquelles la mission a donné 
naissance s’acheminent vers une auto-
nomie sans rupture avec le siège pari-
sien. Telle sera la tâche essentielle que 
« le président  Boegner » va accomplir 
jusqu’en 1968 à la Mission de Paris.•

La preuve de l’action positive 
de la colonisation n’arrivera 
jamais. Marc Boegner en fait 
l’amère expérience en 1947

Repères biographiques
Marc Boegner (1881-1970) est probablement le pasteur 
français le plus connu du XXe siècle. Fils d’un préfet des 
Vosges, neveu et biographe de Tommy Fallot, il est pas-
teur à Aouste-sur-Sye (Drôme) à la suite de ce dernier, 
puis professeur à l’École de théologie de la Société des 
missions de Paris. En 1918 et pour 35 ans, il est pasteur 
de l’Église réformée de Passy-Annonciation. 
De 1929 à 1961 il préside la Fédération protestante de 
France, de 1938 à 1950 l’Église réformée de France, de 
1938 à 1968 le comité de la Société des missions. De 
1938 à 1954 il est aussi un dirigeant majeur du Conseil 
œcuménique des Églises. 
Il couronne sa carrière par son élection à l’Académie 
française en 1962. Il est à la fois le « chef » des protes-
tants et une personnalité connue dans le monde poli-
tique aussi bien que dans l’opinion, avant comme après 
les années 1940. 
 P. C.


	1-3879
	2_3879
	3_3879
	4_3879
	5_3879
	6_3879
	7_3879
	8_3879
	9_3879
	10_3879
	11_3879
	12_3879
	13_3879
	14_3879
	15_3879
	16_3879

